Государственное бюджетное профессиональное образовательное учреждение

«Александровский сельскохозяйственный колледж»

**Открытое классный час**

«Христианские таинства»

разработчик: Воловик Ирина Николаевна,

преподаватель

2017г.

**Цели:**

**Образовательная:**  способствовать уяснению учащимися содержания и смысла православных таинств

**Развивающая:** способствовать развитию речевых, ораторских навыков учащихся

**Воспитательная**: создать условия для формирования православной культуры учащихся: уважения к основам веры народа, толерантности, эмпатии.

**Оборудование урока:** компьютер, проектор, экран

**Методический ряд урока:** репродукции картин: Эмиль Леви «Смерть Орфея от менад», А.А. Иванов «Явление Христа народу», В.В. Пукирев «Неравный брак», Ф.С. Журавлёв «Перед венцом»)

**Классный час-конференция**

**Словарная работа:**

**Таинства** (лат sacramentum) – культовые действия в христианстве, определяемые церковью как «богоучреждённые» священные действия, в которых «под видимым образом сообщается верующим невидимая благодать Божия». Содержанию таинств придаётся догматический смысл. Православные и католики признают семь таинств: крещение, причащение, священство, покаяние (исповедь), миропомазание, брак, елеосвящение (соборование)

**Крещение** – христианское таинство, выражающее принятие человека в лоно Церкви. Совершается посредством погружения в воду, окропления водой и т.п. Использование воды в качестве очистительного средства восходит к древнейшим временам. Водные очистительные обряды совершались в религиях Египта, Ассирии, Вавилона. Обряд крещения сложился в христианстве не сразу. В первые века христиане крестились коллективно и крещение допускалось лишь над взрослыми, способными «осознать это божественный акт» посвящения в новую религию. В протестантских Церквах и сейчас крестят только взрослых. Обычай крестить детей возник значительно позже. В православной Церкви ребёнка трижды погружают в воду. Священник читает молитвы, чтобы вода получила Благодатью Божьей те свойства освящения, очищения, которые когда-то (когда собирались у Иордана ученики Иоанна Крестителя и пришёл к этой реке креститься в ней Сам Господь наш Иисус Христа) были присвоены реке Иордану. Эта крестильная вода, на которую призывается действие Святого Духа, пронизывается благостью Святого Духа и делается животворящей, она приобщает к той чистоте, той очищенности от греха, какую только Христос может дать.

**Причащение** (евхаристия) – одно их христианских таинств. При совершении его верующие под видом вина и хлеба вкушают якобы «тело и кровь криста». В православии и протестантизме все верующие причащаются хлебом и вином, в католицизме долгое время миряне причащались только хлебом (по решению II Ватиканского вселенского Собора стало возможным причащение и вином). Служители церкви утверждают, что при исполнении евхаристии действительно происходит таинственное «пресуществление (превращение) хлеба и вина в тело и кровь Господа, что таинство евхаристии установлено самим Христом в память о своих страданиях. Считается, что евхаристия – это «очистительная и умилостивительная » жертва за грехи человеческие.

**Священство** – одно из христианских таинств, посредством которого человек возводится в священнический сан (дьякона, пресвитера, епископа). По христианским представлениям. в таинстве священства передаётся особая благодать «Святого Духа», дающая посвящаемому духовную власть по отношению к верующим. Облечённый такой властью человек становится священнослужителем и получает право выполнять ряд функций: учить «истинам» веры, совершать церковные таинства, руководить нравственно – религиозной жизнью верующих. Церковь считает, что благодать Божия передаётся разным степеням священства в неодинаковой мере: в меньшей – дьякону, в большей - пресвитеру и в наибольшей – епископу. Совершать таинство священства над посвящаемыми в дьяконы и пресвитеры может только епископ, а над возводимыми в епископы – собрание («собор») епископов.

**Покаяние (исповедь)** – одно из христианских таинств. Совершается в католических и православных Церквах. Оно состоит в том, что верующий исповедуется, или кается (т.е. признаётся), в своих грехах священнику, после чего тот именем Бога отпускает (прощает0 ему их. Церковь учит, что через священника сам Христос изливает на христианина благодать прощения.

Учение о покаянии занимает одно из центральных мест в нравственной проповеди христианской церкви

**Миропомазание –** одно из христианских таинств, которое якобы освящает и укрепляет душевную чистоту человека, перерождённого крещением к спасению. У православных и старообрядцев (поповцев) совершается над младенцами непосредственно за таинством крещения, у католиков - над 7-12 летними детьми (конфирмация). Миропомазание совершается также при принятии в православие протестантов и старообрядцев или в старообрядчество православных. Ритуал таинства состоит из молитвы священника о ниспослании на человека духа святого и крестообразного смазывания различных частей тела(лба, ушей, рук, ног) особым веществом (миро), приготовленного из оливкового масла, виноградного вина и ароматических веществ. В прошлом миропомазание совершалось над царями для освящения их власти. В наши дни миропомазание является одним из средств воздействия на верующих для укрепления религиозности людей.

**Брак церковный** – согласно христианскому учению, одно из таинств, соединяющее мужчину и женщину семейными узами и обеспечивающее якобы неразрывный союз мужа и жены. По утверждению богословов, только брак церковный является нравственным, возвышающим женщину и провозглашающим её равенство с мужчиной. Брак церковный считался ранее обязательным для признания его юридической силы, и дети, рождённые вне брака церковного, считались «незаконнорожденными». Как правило, церковь не допускает брака между лицами разных вероисповеданий.

**Елеосвящение (соборование)** – одно из христианских таинств, совершаемое у постели больного. В православии считается последним наиболее сильным духовным средством излечения от недуга, а также способом отпущения грехов. Католическая церковь отказалась рассматривать таинство как средство врачевания и оценивает его только благословение умирающему. Таинство елеосвящения называют также соборованием потому, что для совершения его необходимо собрать семь священников(в случае необходимости елеосвящение может проводить и один священник).

Счастливы те из людей земнородных, кто таинства видел,

Те же, кто им не причастен, по смерти не будет вовеки

Доли подобной иметь в многосумрачном царстве подземном.

 (Гимн Деметре)

I

**Причащение**

**Преподаватель**

Сегодня у нас классный час – конференция. Мы изучим на нём христианские таинства, заглянем в историю происхождения некоторых из них. Задачей нашей является понять сущность каждого христианского таинства и значение каждого из них для верующего. Дома учащиеся подготовили сообщения о каждом из христианских таинств. Мы выслушаем всю информацию, а потом каждый из вас имеет право высказать свою точку зрения об услышанном.

 Главное христианское таинство – **причащение**, которое совершается во время литургии и обедни. Православное христианство называет причащение по – гречески «евхаристией» (благодарственной жертвой». Христианином считается лишь тот, кто принимает причастие.

**Студент 1-й**

Таинство причащения ведёт свою историю от древнего религиозного людоедства у дикарей, к причащению ягнёнком у скотоводов, а потом хлебом у земледельцев. В этом обряде отразилось первобытное представление о том, что, съедая мясо какого – либо существа, человек приобретает его свойства. Древние предполагали, что жизненная сила находится в сердце, печени, почках. Поэтому многие дикари ели сердца убитых врагов, надеясь получить их храбрость, печень собаки, чтобы приобрести её ожесточённость и т.п. Во время второй мировой войны несколько японских солдат съели сердца убитых врагов, чтобы приобрести их силу.

 В Германии существовало поверье, будто съеденное сердце новорожденного ребёнка даёт человеку возможность безнаказанно совершать преступления. Никто якобы не в состоянии задержать такого человека. Если даже его арестуют, то ни крепкие цепи, ни толстые тюремные стены для него не помеха, так как он может сделаться невидимкой, летать по воздуху и вскрывать все замки. В XVII веке в немецкой провинции Эрмеланд убийцы, принадлежащие к одной шайке, сознались, что зарезали 14 беременных женщин, чтобы извлечь плод и съесть его сердце.

В древности люди верили, что, съев тело почитаемого животного (тотем) можно приобщиться к его божественной сущности. Участники священной трапезы считали, что вместе с кусками мяса животного они получают элементы его божественности.

В Древней Греции поклонницы бога Диониса, посвящённые в его таинства, раздирали на куски живых бычков, козлов, в которых, по верованиям эллинов, воплотился этот бог, и пожирали сырое мясо, оторванное от кожи. Вакханки (второе имя бога Диониса Вакх) могли убить и человека

(Демонстрируется картина Эмиля Леви (1866) «Смерть Орфея от менад». По легенде вакханки (впав в экстаз) растерзали певца Орфея, оплакивающего свою умершую жену)

 В Вавилоне на празднике «Заккей» в качестве жертвы для обряда богоедания выбирали преступника, приговоренного к казни, которого одевали в царские одежды и позволяли ему пользоваться царскими правами. Потом с него снимали царские одежды, бичевали, распинали и съедали. Постепенно кровавые жертвоприношения стали заменять символической фигурой человека из теста.

В Римской империи древний обряд богоедания принял смягчённую форму, при котором съедали бога в виде хлеба и вина. Так поклонники фригийского бога Аттиса причащались пищей и питьём. Христианский «отец церкви» Августин в IV веке писал, что почитатели Аттиса не видели разницы между своим причастием и христианским.

**Студент 2-й**

В раннехристианских общинах верующие собирались на общие трапезы и причащались вином и хлебом, причём на хлебе делалось изображение Христа в виде ягнёнка с крестом. Священник брал в руки маленькое копьё со словами «Приносится в жертву агнец Божий» нарезал хлеб, который знаменовал тело Христа. Священник будто бы превращал хлеб в тело Христа, а вино – в его кровь. В теперешнем обряде причащения заменили хлеб просфорой (специально испечённый ритуальный хлеб), большая часть которой означает туловище Христа, а малая – голову.

Священник берёт просфору и на маленьком столике – «жертвеннике» - вырезает из неё «копьем» кубик, который называется «агнец», причём говорит «Яко овца на заклание ведётся». Он разрезает «агнца» на четыре части со словами: «Приносится в жертву агнец божий» и прокалывает его «копьём» Священник произносит: «Примите, ядите, сие есть тело моё, и пийте от нее вси, сия кровь моя»

Считается, что таинство Святого Причащения установил Сам Господь Иисус Христос во время последней Тайной Вечери, накануне своих страданий и смерти. Он сам совершил это таинство: взяв хлеб и, благодарив (Бога Отца за все его милости к роду человеческому), преломил и подал ученикам, говоря: «Примите, ядите: сие есть Тело Моё, которое за вас предаётся; сие творите в Моё воспоминание». Также, взяв чашу и, благодарив. подал им, говоря: «Пейте из нее все; ибо сие есть Кровь моя нового завета, за вас и многих изливаемая во оставление грехов. Сие творите в Моё воспоминание».

Согласно заповеди Христовой, Таинство Причащения постоянно совершается в Церквах и будет совершаться до скончания века за богослужением, называемом Литургией.

К Таинству святого Причастия верующие должны подготовить себя говением, которое состоит в посте, молитве, примирении со всеми, а затем – исповедью, то есть очищением своей совести в таинстве покаяния.

 **Преподаватель**

Крещение принимает в детстве каждый новорожденный в семье христиан.

II

**Крещение**

**Студент 3-й**

 Греческое и латинское название крещения означает омовение, погружение в воду. Суть обряда и состоит в том, что младенца троекратно погружают в воду купели (у православных), обливают водой (у католиков), окропляют или обрызгивают (у протестантов) В начале церемонии православный священник читает три заклятия – запрещения – обращённые к дьяволу. Священник дует в рот, лоб, грудь новорожденного, призывая Бога изгнать «всякого лукавого и нечистого духа». Священник становится лицом на запад, ибо там, по православному учению, находится царство дьявола, и спрашивает новорожденного:

- Отрицаешься ли от сатаны и всех дел его и всего служения его?

- Отрицаюсь, - отвечает за новорожденного крестный отец.

- Отрёкся ли еси от сатаны?

-Отрёкся.

Священник приказывает воспреемникам обернуться назад и три раза дунуть и плюнуть на пол – как бы на сатану.

У лютеран при крещении пастор говорит: «Да изыдет из тебя, крещаемый, дух нечистый», «Заклинаю тебя, дух нечистый, во имя Отца и Сына и Святого Духа отойди от этого раба»

Во время Крещения священник дует на воду и масло, чтобы придать им «благодать» и в то же время отогнать от них злых духов.

Стрижка волос у ребёнка при крещении и бросание их в купель - остатки верования далёких времён, когда люди, жертвуя свои волосы духам или богам, верили, что они входят в особую тесную связь со сверхъестественными силами. Раньше у православных остриженные волосы младенца закатывали в воск и зарывали за алтарём в землю.

Крещение сопровождается наречением новорожденного именем чаще всего того святого, память которого отмечается в день крещения младенца.

Многие имена русских людей ещё в древние времена перешли к нам от других народов и привились из-за красивого звучания.

Например, Анатолий – любимый, Андрей – храбрый, Александр – мужественный, Константин – твёрдый, Пётр – камень, Софья – премудрая и т.д.

Выбирая имя ребёнку, верующие родители полагали, что они как бы нанимали ему небесного заступника, святого покровителя или ангела и что небесный носитель этого имени будет покровительствовать земному. Ежегодно в день «ангела», именем которого нарекли младенца, справляли именины.

Католики при рождении дают мальчикам несколько имён, нередко и женские (Эрих Мария Ремарк), рассчитывая, что злой дух, придя за мальчиком, будет сбит с толку. В Испании в XVIII веке каждый дворянин имел 6 имён, а родовитый дворянин – 12. У дочери королевы Изабеллы было 92 имени. У верующих евреев тяжело заболевшему ребёнку дают новое имя, предполагая, что если ангел смерти придёт за больным, например Исааком, а найдёт вместо него Давида, то он уйдёт ни с чем.

Таинство Крещения установил сам Господь Бог Иисус Христос. Он освятил Крещение Своим собственным примером, крестившись у Иоанна Крестителя.

(Демонстрируется картина А.А. Иванова «Явление Христа народу»)

Потом, по Воскресении Своём, Он дал апостолам повеление; ***идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына И святого Духа. (МФ.28,19)***

Крещение необходимо каждому, кто желает быть членом Церкви Христовой.

***Если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царство Божие***, - сказал Сам Господь. (Ин. 3,5)

Так как крещение есть духовное рождение, а человек рождается однажды, то и Таинство Крещения над человеком совершается однажды. ***Один Господь, одна вера, одно Крещение. (Ефес. 4,4)***

**Студент 4-й**

 Почему крестят водой? Люди издавна приписывали воде волшебные свойства. В русских сказках говорится о живой и мёртвой воде, которые якобы могли воскрешать умерших. Реки, озера, источники почитались живыми существами. Волгу называли «матушкой», река Аму – Дарья тоже в переводе «мать – река». Зачерпывая воду из рек, когда – то приговаривали: «Бережок – батюшка, водица – матушка, благословите воды взять». Многие реки и озёра почитались и почитаются священными, на берегах их совершались молитвенные купания, приносились жертвы. В Древнем Египте священной рекой был Нил, который изображали в виде старика, окружённого детьми – его притоками и каналами. В Палестине почитали и почитают реку Иордан, с которой связан культ Иоанна Крестителя, упоминаемого в Новом Завете. В Индии священна река Ганг, на которой до сих пор сжигают тела мёртвых.

Многие верующие и до сих пор убеждены, что «святая вода» не портится..

III

**Миропомазание и елеосвящение**

**Преподаватель**

 Миропомазание как обряд уходит в глубокую древность. У многих народов колдуны для «вызова духов» натираются жирами и маслами. В старину были распространены вымыслы о том, что «ведьмы» перед полётом на «шабаш» (сборище) мажутся особой мазью, изготовление которой считалось одной из главных задач «кухни ведьм». В Египте при обряде посвящения жрецов употребляли масло. В культе фригийского бога Аттиса шеи верующих смазывались елеем. У православных христиан первое миропомазание совершается сразу же после крещения.

**Студент 5-й**

С крещением связано и Таинство миропомазания. Крещаемого мажут особым маслом – миром; чтобы по аналогии с тем, как к телу пристало масло, к крещаемому приставала бы благодать Божья Святой Троицы. Когда - то в православное миро входило 31 вещество: ладан, мастика, масла: гвоздичное, лимонное, розовое, кричное, померанцевое; бальзамы, экстракты из корней имбиря и фиалки и т.д. Количество веществ бралось по числу лет «земной жизни Христа». Эта магия должна была укрепить веру в таинственную силу мира.

Крестообразный знак, поставленный кистью, смоченной в миро, на разных частях тела, по утверждению духовенства якобы даёт человеку «дары святого духа», «благодатные силы» для укрепления «в жизни духовной». Такой знак на лбу будто бы освящает ум и мысли, на груди – сердце и желания, на глазах, ушах и губах - чувства, на руках и ногах – дела и поведение христианина.

Миропомазание совершатся не только над каждым новокрещённым, но и над инославными христианами, когда они присоединяются к православию. Миро также употребляется при освящении новых христианских храмов: им помазуется престол, самоё здание храма изнутри с четырёх сторон.

В православии первое миропомазание совершается сразу после Крещения, у католиков к нему допускаются лишь подростки 13-15 лет. В протестанской Церкви Таинство миропомазания заменено конфирмацией (утверждением»). Она состоит в том, что пастор экзаменует конфирмирующегося в знании катехизиса и берёт с него обет выполнять требования Церкви, после благословляет и возлагает на него руки. Потом конфирмируемому в первый раз даётся причастие.

В христианстве миропомазанию и елеосвящению помимо свойства передавать посвящаемому благодать Бога приписывается способность магического исцеления больных. «Елей лечит, облегчает, смягчает, оживляет, проникает и святит», утверждается в католическом культе. То же самое проповедуется и православным духовенством.

**Елеосвящение** – иначе соборование, называемое так потому, что совершается соборно семью священниками на дому больного – состоит из чтения молитв и смазывания его «священным елеем». Перед больным ставят «столец», на нём блюдо с пшеницей, вокруг блюда втыкают «семь стручец» (спиц – кисточек) для помазания. Семь священников мажут разные части тела больного священным елеем, затем заклинают елей, чтобы придать ему целебную силу, и призывают на помощь Бога и святых целителей.

Особое значение придаётся числу «семь»: сосуд с вином и елеем обставляется семью свечами, читают семь посланий апостольских, семь молитв, делают семь помазаний, мажут семь частей тела семью спицами. Все эти манипуляции являются отражением магии чисел, очень распространённой в древних религиях.

IV

**Покаяние (исповедь)**

**Преподаватель**

Покаяние есть таинство, в котором верующий исповедует (открывает устно) свои грехи Богу в присутствии священника и получает через священника прощение грехов от Самого Господа Иисуса Христа.

**Студент 6-й**

В первоначальном христианстве таинства исповеди не существовало. В раннехристианской церкви исповедь как публичное покаяние проводилось лишь во время церковного суда. Индивидуальная исповедь была установлена папой Иннокентием III на Латеранском соборе в 1215 году. Верующий должен был во время таинства покаяния отдавать священнику отчёт во всех своих грехах, причём это делается «тайно», один на один.

Православная церковь предписывает всем верующим ежегодно «говеть» во время так называемого «великого поста». В течение недели говеющий должен ежедневно раз, а то и по два раза посещать церковные службы, обычно печальные, настраивающие его на мысли о своей греховности. В конце говения проводится исповедь. Оставаясь с глазу на глаз со священником, прихожанин обязан рассказать обо всех грехах и проступках, сознаться даже в греховных помыслах. Священник «силой Духа святого» освобождает каящегося от грехов, после чего христианин будто бы «снова делается невинным и освящённым», каким он вышел из воды крещения. Священник налагал на каящегося часть своего облачения – епитрахиль, а затем по «отпущении грехов» снимал её, как бы снимая тем и грехи. После этого верующий допускался к причастию. Исповедуют также тяжело больных и умирающих.

Считается, что Иисус Христос дал святым апостолам, а через них и всем священникам власть разрешать (прощать) грехи.

*Примите Духа Святаго. Кому простите грехи, тому простятся; на ком оставите, на том останутся. (Ин. 20,22-23)*

Для получения прощения (разрешения) грехов от исповедующегося (каящегося) требуется: примирение со всеми ближними, искреннее сокрушение о грехах и устное исповедание их, твёрдое намерение исправить свою жизнь, вера в Господа Иисуса Христа и надежда на Его милосердие.

В особых случаях на каящегося налагается «епитимья»(слово греческое – запрещение), состоящая из благочестивых дел и некоторых лишений, направленных на преодоление греховных привычек.

V

**Священство**

**Преподаватель**

Во всех религиях колдуны, шаманы, пророки, жрецы, священники обосновывают своё избранничество тем, что они обладают священной «благодатью» ниспосланной им Самим Богом

**Студент 7-й**

Христианские общины вначале не имели духовенства, но когда появились профессиональные служители культа, они стали обосновывать своё избранничество тем, что благодать служения даёт сам Бог. Один из способов передачи «благодати» - возложение рук епископа на голову посвящаемого. Такой обряд существует во всех древних религиях.

Сейчас это таинство также совершается через архиерейское рукоположение, посвящаемый получает благодать Святого Духа для священнического служения Церкви Христовой. Это таинство совершается только над лицами, избираемыми и посвящаемыми в священнослужители. Степеней священства три: диакон, пресвитер (священник) и епископ (архирей)

Посвящённый во диакона получает благодать служить при совершении таинств.

Посвящённый во священники (пресвитера) получает благодать совершения таинств.

Посвящаемый во епископа (архирея) получает благодать не только совершать таинства, но и посвящать других для совершения таинств.

Католическая и православная иерархия (от греческого – священновластие) построена по феодальному образцу. Она делится на духовенство высшее, среднее и низшее. А также на белое и чёрное (монашество).

В православной церкви к высшему духовенству - архиреям (старшим священнослужителям) относятся патриарх, экзарх, митрополит, архиепископ, епископ.

*(Епископ в переводе с греческого означает надзиратель)*

К среднему духовенству относятся: иерей, протоирей, пресвитер, протопресвитер, архимандрит, игумен, иеромонах, благочинный, ключарь.

*(Иерей в переводе означает посвящённый, священник. Пресвитер буквально – старейшина)*

К низшему духовенству относятся: дьякон, протодьякон, архидьякон, иподьякон.

*(Слово дьякон в переводе означает – слуга)*

Помимо священнослужителей есть церковнослужители: псаломщик (чтец) и

пономарь.

Во многих религиозных культах духовенство не стрижёт волос, например, жрецы различных племён Северной Америки, Индии, Африки и др. Раввины отпускают себе длинные волосы на висках (пейсы). Православное духовенство тоже отращивает себе волосы. Считается, что в волосах заключается сила человека. В Библейском рассказе о Самсоне, говорится, что после того, как его возлюбленная Далила сумела его остричь, он потерял свою силу.

В середине V века католическая церковь утвердила правило выбривать волосы на макушке священника (тонзура). Православным пастырям при посвящении в сан в старину тоже выстригали волосы на темени, так называемое «гуменцо», для отличения священников от мирян. Католический епископ при посвящении получает кольцо, как символ сана. При избрании папы римского, имеющего титул «понтифекс максимус» (верховный жрец), который носил главный жрец Древнего Рима, конклав (собрание кардиналов) вручает ему перстень с изображением апостола Петра в лодке, вытягивающего сеть. Когда папа умирает, кольцо разбивают. У многих народов обязательным было снимать с умершего кольца, чтобы они не помешали его душе покинуть тело.

VI

**Брак**

**Преподаватель**

Таинство брака появилось в христианстве сравнительно поздно. Католическая церковь признала его в конце XII века, окончательно оно утвердилось в XIV веке, но официальную санкцию получило лишь на Тридентском соборе в XVI веке. В России форма заключения церковного брака была принята на Стоглавом соборе в 1551 году, а обручение, как церковный обряд, распространилось лишь с XVIII века.

 **Студент 8-й**

Старинный брак представлял собой куплю и продажу невесты, о чём свидетельствуют свадебные песни. Невеста «голосила »в одной из таких песен:

Не пропивай, кормилец- батюшка,

За стаканом зелена вина

Ты мою-то красу девичью;

То вино – то из слёз сделано,

Да на слёзы сватом куплено.

(На экране демонстрируется репродукция картины Ф.С. Журавлёва «Перед венцом»)

Покупателями невесты были родственники жениха или он сам, а продавцами – её родители или родственники. В переговорах о заключении брака невеста обычно именовалась товаром, а жених – купцом. До заключения соглашения невеста выставлялась на «смотрины», притом родители или сваты играли роль настоящих оценщиков. На картине Ф.С. Журавлёва «Перед венцом» изображена горько плачущая невеста – купеческая дочь. Девушку выдают замуж, очевидно, против её воли, из соображений выгоды и расчёта. Рядом с невестой стоит отец, у него суровый вид. Его не трогают слёзы дочери. В руках у отца икона. Он готовится благословлять невесту, освятить религией брак – сделку.

Молодые в старину видели друг друга впервые только после венца. Родители обо всём уславливались в отсутствие жениха и невесты. Отсюда и происходит название «невеста», что означает неизвестная, неведомая. Название жениха «суженый» происходит от слова «суд Божий», «сужен Богом».

В старину верили, что «браки заключаются на небесах», и приписывали руководство семейно – брачными отношениями сверхъестественным силам. Вера в необходимость «Божьего Благословения» для брака восходит к религиозным понятиям древних людей о том, что плодовитость зависит от духов или от богов. Вера в божественных покровителей брака сохранилась и в христианстве. Католики считают, что выйти замуж «помогают» святые Клара и Екатерина, у православных – святые Параскева Пятница и Андрей. Молодые люди молились: « Батюшка Андрей, отдай замуж поскорей», «Матушка Прасковея, жени меня поскорее.

В России с XVII века над головой жениха и невесты держат «царские короны», когда их надевают на головы жениха и невесты, в них как будто входит благодать Святого Духа.

Для того, чтобы передавать новобрачным силы плодородия, их осыпают зерном, конфетами, орехами, хмелем. В старину православные новобрачные с этой целью первую ночь спали на снопах.

Обручальные кольца пришли в христианство из седой старины. Так, уже у римлян жених дарил невесте железное кольцо, такой обычай есть и сейчас у буддистов. Железные кольца это остаток обряда, когда жениха и невесту соединяли железной цепью. В Московской Руси до половины XVII века обручальное кольцо тоже было железным. Вручение обручального кольца завершало акт покупки женщины и переход её во владение мужа.

В XIX веке православная церковь предписывала надевать во время венчания жениху золотое кольцо, а невесте – серебряное. Епископ Гермоген в книжке «О святых таинствах», изданной в 1904 году, писал, что «золоте кольцо означает преимущество мужа в супружеской жизни перед женой, как солнце имеет преимущество перед луной». Кольцу, имеющему форму замкнутого круга, в глубокой древности приписывали способность не пропускать «злых духов». В обряде надевания колец отразилась нерасторжимость брака, «приковывание» супругов «навечно».

Свадебное покрывало на голове невесты встречается в обрядах всех народов. Латинское слово «nubere» (выходить замуж) означает также «закрывать», точно также в русском языке «покрывать», употребляется в смысле «выдавать замуж». Фата новобрачной осталась от периода, когда невест похищали. Жених в этих случаях нередко набрасывал мешок на голову невесты. Фата служила также для того, чтобы закрывать лицо невесты, которая открывала его только после венчания.

 Употребление свечей при венчании основано на древней вере в очистительную силу огня и способность его прогонять «бесов»

Церковь категорически запрещала развод. « Человек, подневольно соединённый браком с нелюбимым, - поучало духовенство, - должен переносить своё супружество, как подвиг, как жребий, присуждённый ему Богом, и этому подвигу должен оставаться верен до конца жизни и тогда получит великую награду на небесах»

(На экран демонстрируется репродукция картины В.В. Пукирева «Неравный брак»)

Неравноправие женщины в браке отразилось во многих русских пословицах:

* Баба говорит – бредит, кто ей поверит.
* Курица не птица – баба не человек.
* Лучше жить со змеёю, чем со злою женою.
* Бей жену обухом, припади да понюхай: дышит – морочит – ещё хочет.
* Люби жену, как душу, тряси её, как грушу.
* Жена – не горшок, не расшибёшь. Бей жену больней – будут щи вкусней.

Современный церковный брак – таинство, в котором при свободном (перед священником и Церковью) обещании женихом и невестой взаимной верности друг другу благославляется их супружеский союз, во образ духовного союза Христа с Церковью, и испрашивается и подаётся благодать Божия во взаимной помощи и единодушии, и для благословенного рождения и христианского воспитания детей.

Апостол Павел говорил: « Мужья, любите своих жён, как Христос возлюбил Церковь и предал себя за неё..любящий жену любит себя самого.(Еф.5, 25,28). Жёны, повинуйтесь своим мужьям, как Господу, потому что муж есть глава жены, как и Христос глава Церкви, и Он же Спаситель тела».(Ефес. 5,22-23)

Брак установлен самим Богом ещё в раю. По сотворении Адама и Евы, благословил их Бог и сказал им: плодитесь и размножайтесь. И наполняйте землю и обладайте ею. (Быт. 1,28)

Поэтому супруги (муж и жена) обязаны всю жизнь хранить взаимную любовь и уважение, взаимную преданность и верность.

Семья – есть основа Церкви Христовой.

VII

**Проверка усвоения темы**

1.Найдите названия православных таинств в предложенной таблице

|  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- | --- |
| Т | М | С | К | Ч | Щ | Э | Я | С | И | П | Р | Д |
| Р | И | Б | А | Ч | К | У | С | В | У | Р | С | Щ |
| Б | Р | А | К | С | П | Р | Т | Я | Э | И | А | К |
| З | О | Х | Т | К | М | Л | Н | Щ | А | Ч | И | Р |
| С | П | О | К | А | Я | Н | И | Е | Э | А | З | Е |
| Е | О | С | Т | Ч | Щ | Р | К | Н | Л | Щ | И | Щ |
| Я | М | Ю | Э | И | Ш | Ф | Х | С | Ч | Е | А | Е |
| М | А | Н | Ф | Ч | О | П | Р | Т | М | Н | Я | Н |
| Ш | З | А | Д | Ж | И | У | Т | В | Р | И | Щ | И |
| Э | А | Ф | С | Р | Т | З | М | О | К | Е | Х | Е |
| С | Н | А | Ж | Д | У | Я | П | Р | Т | Ч | Т | Л |
| Я | И | С | Ц | Ч | О | Э | Л | Б | К | Ы | В | М |
| С | Е | Л | Е | О | С | В | Я | Щ | Е | Н | И | Е |

2. Почему ритуалы религиозных обрядов претерпели изменения в истории?

VIII

**Рефлексия**

1. Что нового я узнал сегодня на классном часе?
2. Что мне понравилось на классном часе?
3. Понял ли я, что такое православное таинство и в чём его смысл?
4. Какие мысли вызвала у меня полученная информация? Изменилось ли моё отношение к православной вере